# تمثّلات (الآخر) على مرآة (الذات الساردة) في رواية (هذيان المرافئ) لسالم العبد

### طه حسين الحضرمي\*

#### الملخص

تسعى هذه الدراسة إلى قراءة رواية (هذيان المرافئ) للروائيّ سالم العبد، من خلال قراءة سردية ثقافية/حضارية؛ تتغيّا من خلاله خلالها لفت الانتباء إلى هذا النمط من القراءة الذي يفتقد إليه – إلى حدّ ما- الدرس النقدي في اليمن، مفندًا من خلاله طبيعة التواصل الحضاري مع الآخر فيها.

يثير هذا البحث تساؤلات كثيرة؛ فحواها ماهية طبيعة العلاقة بين (الذات والآخر) أي؛ الشرق والغرب في رواية (هذيان المرافئ) لسالم العبد: ما الذي يحكم هذه العلاقة؟ ما طبيعتها؟ أهي قائمة على الندّية أم الاستلاب؟ أهي واقعية أم وهمية ؟ أهي علاقة تعين على البحث عن الذات أم تساند الذات في صراعها مع الآخر؟

تتشكّل طبيعة التفاعل بين (الذات) و (الآخر) في هذه الرواية من خلال ثنائيات متداخلة: الذات والآخر/ الشرق والغرب / الذكورة والأنوثة. وذلك حين يكون (الآخر) مجهولاً لـ(لذات) فيما له صلة باللغة والعادات. فيثير (الآخر) هنا-على الرغم من تواصله مع (الذات)- مشكلة حضارية وثقافية.

تتميّز رواية (هذيان المرافئ) في اختيار الفضاء السردي المتمثّل في الجزء الأوروبي الذي لم يخض غمار استعمار الشرق (ألمانيا) على العكس من غيرها من بعض الدول الأوروبية. بهذا يغدو الفضاء المكاني للغرب فضاءً محايدًا مع انتمائه الكلي للغرب. أما الشرق فيتمثل في الشاب القادم من أقصى جنوب الجزيرة العربية (حضرموت) بكل ما يحمله من أعباء الإحساس بالتخلف؛ لتبرز من خلاله (الذات) بوصفها (ذاتًا) مستلبة حضاريًا ولغويًا تجاه (الآخر) الذي يمارس سطوة حضارية وهيمنة ثقافية.

كلمات مفتاحية: الذات، الآخر، المثاقفة، هذيان المرافئ، السرد اليمني.

#### المقدمة:

تسعى هذه الدراسة إلى قراءة رواية (هذيان المرافئ) للروائي سالم العبد، من منظور حضاري وسردي في إطار قراءة ثقافية تتغيّا من خلالها طبيعة التواصل والتفاعل الحضاري بين (الذات) و (الآخر) وانعكاس أفعال (الآخر) وأقواله على مرآة (الذات) القائمة

بمهمة سرد أحداث الرواية. وفي هذا المقام يستحسن الباحث استخدام مفهومَي (التواصل والتفاعل)؛ لأنهما أصدق فعّاليةً من استخدام مفهومي (الصدام والصراع). فالتواصل والتفاعل يقومان على التمايز النسبي بين ذاتين متغايرتين؛ إذْ يمثّل كل منهما خصوصية ثقافية لحضارة كل منهما. فلا انغلاق ولا ذوبان ولكن تواصل وتفاعل ندّى.

أستاذ مشارك في الأدب الحديث ونقده بقسم اللغة العربية وآدابها \_\_
 كلية الأداب \_\_ جامعة حضرموت.

تصور رواية (هذيان المرافئ) وقائع تواصل (الشرق) مع (الغرب) والتفاعل بينهما، من خلال علاقة (الذات/الذكر الشرقي) بـ(الآخر/ الأنثى الغربية)؛ بوصف هذه العلاقة المعقدة إطارًا عامًا لتسريد نتائج أحداثها؛ استنادًا إلى وهم هيمنة الذكورة الشرقية على الأنوثة الغربية.

يثير عنوان هذا البحث الموسوم بـ (تمثّلات (الآخر) على مرآة (الذات الساردة) في رواية (هذيان المرافئ))، مسألتين جوهرتين هما: مادة البحث ومنهجه.

أما مادة البحث فهي رواية (هذيان المرافئ 2005م) التي تُعدّ فحوى المادة المدروسة. وهي للروائي اليمني سالم العبد الحمومي المولود في حضرموت 1953م.

أما منهج البحث فقد حاول الباحث الإفادة من مقاربات (النقد الثقافي) في إطار (السرد المكتنز) بوصفه مفتاحًا هامًا من مفاتيح النقد الثقافي (بكر،2002، ص8).

تقوم هذه الدراسة على ثلاثة مباحث يسبقها تمهيد وتلحقها خاتمة على النحو الآتي:

التمهيد: مدخل نظري عن مفهوم الآخر.

المبحث الأول: التشاقف الحضاري: رسوخ (الآخر) واضطراب (الذات).

المبحث الثاني: التثاقف اللغوي: هيمنة (الآخر) واستلاب (الذات).

المبحث الثالث: السرد المخاتل: الصوت والصدى.

الخاتمة: وتشتمل على أهم المحاور والأفكار والنتائج التي توصل إليها الباحث.

# مدخل نظري:

# مفهوم الآخر:

يثير مفهوم الآخر قضية جداية لها عمق فلسفى وسيكيولوجي تنبثق من زوايا نظر متعددة، فتغدو (النات) آخر من وجهة نظر (الآخر). بصورة تتناسل مزدوجاتهما من خلال ثنائيات تحمل في متونها صراعًا حضاريًا من جهة عليا هرمية مرورًا بالصراع الفلسفي بوصفه صورة من صور الصراع الحضاري ولكن من خلال بعد ابستمولوجي، وصولًا إلى الصراع السيكولوجي المنبثق من رؤية ذاتية. ففي داخل كل ذات آخر يتشكل وجدانيًا ونفسيًا. بيد أن هذه (الأنوية) تستحوذ على (الآخر) بشكل من الأشكال وتمارس من خلاله استلابًا أو تماهيًا وفقًا لتنوع صورة (الآخر) هذا في أعماقها؛ لهذا كان «بوسع المرء اكتشاف الآخرين في ذاته، وادراك أنه ليس جوهرًا متجانسًا وغرببًا بشكل جذري عن كل ما ليس هو: فأنا آخر، لكن الآخرين أيضًا أنوات، إنهم ذوات، شأنهم في ذلك شأني، لا تفصلهم ولا تميزهم بشكل حقيقى عن نفسى غير وجهة نظري- والتي بموجبها يعتبرون بعيدين، بينما أكون أنا وحدى هنا» (تودوروف،1992، ص9).

هذا التداخل المعقد بين (الذات) و (الآخر) إنما ينبثق من تصور جوهري في اتحاد الجنس

البشري في مشارق الأرض ومغاربها. بيد أنه في تصوره الواقعي يثير قضية من أهم قضايا العصر. التي يشير سهمها الدلالي إلى حتمية تواصل الحضارات ثم تفاعلها.

ولكن من هو (الآخر) على وجه العموم ؟ المقصود بـ (الآخر): كل ما هو غربب غير مألوف، أو هو كل (غيري) بما له علاقة بالذات أو الثقافة ككل، وهو كل ما يهدد الوحدة والصفاء . (الرويلي، و البازعي، 2007، ص21). فقد يتشكّل هذا (الآخر) تجريدًا بوصفه حالةً من حالات التكوين النفسي لأي فرد بوصفه الآخر؛ الآخر قياسًا إلى الأنا الخاصة (تودوروف،1992، ص9). قد يتمثّل هذا الآخر في صورة جماعة اجتماعية محددة لا تنتمى (الذات) إليها داخليًا من خلال ثنائيات مثل: الذكورة والأنوثة/ الغني والفقر/ وغيرهما، أو خارجيًا من خلال ثنائيات الشرق والغرب/ الإسلام والديانات الأخرى و سواهما؟ وذلك حين يكون الآخر مجهولاً للأنا فيما له صلة باللغة والعادات. وهذا الآخر الخارجي البعيد هو الذي يثير إشكالية حضارية وثقافية. (تودوروف،1992، ص9).

خاص غمارَ مفهوم الآخر جملة من الفلاسفة وعلماء النفس والظاهراتية وأصحاب الاتجاهات الأيديولوجية بوصفه إشكالية حضارية. كما استثمر أطروحاتيه الخطاب الاستعماري (الكولونيالي) والنقد النسوي والدراسات الثقافية والمستشرقون (الرويلي، والبازعي، 2007)

ص21). كما تميّز هذا المفهوم في الفلسفة الوجودية وفي علم النفس اللاكاني-نسبة إلى جان لاكان- من خلال «جوهريته الأساسية في تكوين الذات وتحديد الهوية، وكذلك من إسهامه في تأسيس وتوجيه المنطق الذاتي الشخصي والقومي والثقافي». (الرويلي، 2007، ص21).

يبرز (الآخر) عند بعض الفلاسفة في صورته العدائية ظاهريًا على وفق تصوراتهم وتوجهاتهم الفكرية. فهو (الجحيم) عند جان بول سارتر وهو الموت عند ميشال فوكو؛ لهذا تمارس (الذات) في إطار هاتين الفلسفتين سياسة إقصائية تعين على تكوين (الذات) وتحديد الهوية بمعزل عن تأثير (الآخر). بيد أن هاتين الرؤيتين – وإن اتفقتا ظاهرًا – تختلفان في الرؤيتين – وإن اتفقتا ظاهرًا – تختلفان في الأهداف. فيبرز (الآخر) بوصفه مفهومًا مهمًا في آليات الأيديولوجيا حين يتأسس على مفهوم (الجوهر).

بيد أن هذه الآلية الأيديولوجية الساعية إلى الانفصال عن (الآخر) بوصفه جحيمًا أو موتًا، إنما هي محاولة فصم الذاتية عن نفسها بحسب تعبير جاك دريدا (الرويلي، والبازعي، 2007، ص22، 23)؛ لأن (اللذات) عنده لا تستطيع أن تخلق خارجية ضمن نفسها دون أن تصطدم بالآخر.

في حين يرى كارل يسبرز (عبدالعزيز، د.ت، ص64-66) أن (الآخر) هـو (النعـيم) وأن بإمكان (الذات) أن تنسجم معه؛ مؤكدًا على

ضرورة التواصل بينهما؛ لأن (الذات) لا تصبح ذاتًا إلا في إطار هذا التواصل؛ القائم على المعاوضة والمشاطرة النَدِّية؛ فيتسم الصراع بين (الذات) و (الآخر) بالعشق لا بالعنف؛ إذ لا تتمنى (الذات) لـ (لآخر) الموت على طريقة (سارتر).

بهذا المفهوم يقوم التواصل مع (الآخر) على الندّية لا على الاستلاب المستند على الجبرية والإرغام؛ لأن في الاستلاب الجبري فقدانًا لاستقلالية (الذات) وحريته. ولا يعني هذا الأمر غياب الصراع بينهما. بل هناك صراع ناعم يرجّح فيه كلا المتصارعين الجوانب الإيجابية على الجوانب السلبية. وإذا أخفق أحد منهما في التواصل الإيجابي فينبغي ألا يخامره في التواصل الإيجابي فينبغي ألا يخامره اليأسُ، بل ينبغي أن يسعى جاهدًا إلى أن

تبرز هاهنا تساؤلات في غاية الأهمية؛ فحواها ماهية طبيعة علاقة (الذات) بـ(الآخر) متمثلين في هذه الرواية في قطبي (الشرق والغرب): ما الذي يحكم هذه العلاقة؟ ما طبيعتها؟ أهي قائمة على الندية أم الاستلاب؟ أهي واقعية أم وهمية؟ أهي علاقة تعين على البحث عن الذات أم تساند امتحان الذات في صراعها مع الآخـر؟ (شـكري عيـاد،1978م، ص116) وهكذا تتناسل التساؤلات تترى؛ بعضُها آخدٌ برقاب بعض.

تعددت فضاءات توظیف هذا المفهوم ابتداء من الأیدیولوجیا ثم الخطاب النسوي، واستوی

على سوقه في فضاء الخطاب الاستعماري (الكولونيالي) وما بعد الاستعماري وفي مقاريات الالتقاء بالغرب.

استهوى موضوع التواصل الحضاري مع الآخر كثيرًا من كتّاب السرد ابتداءً من طه حسين في (أديب 1935) مرورًا بتوفيق الحكيم في (عصفور من الشرق1938) ويحيى حقى في (قنديل أم هاشم 1944) وصولًا إلى سهيل إدريس في (الحي اللاتيني1953) ثم الطيب صالح في (موسم الهجرة إلى الشمال 1966). وقد صور هؤلاء جميعًا طبيعة التواصل الحضاري مع الآخر المتمثّل في (الغرب) بوصفهم شرقيين مسلمين عربًا. فالروايات السابقة تناولت طبيعة العلاقة بين الشرق والغرب والبنية الحضارية لكل منهما، وفي سبيل تصوير هذه العلاقة تنتقل بالشخصية الرئيسة فيها إلى الغرب، في محاولة اكتشاف (الذات/ الشرق) واكتشاف لـ(الآخر/ الغرب). (عصام بهي،1991م، ص6).

تجلت هذه الإشكالية سرديًا في الروايات السابقة، ولكن من خلال خصوصية فكرية وثقافية وعاطفية في كل رواية بوصفها بنية مستقلة عن أخواتها. فـ(الثيمة) قديمة حديثة بل ومتجددة، فما زالت آثارها الثقافية تتبلور ولاسيما في ظل هيمنة مفاهيم العولمة في الألفية الثالثة، نتقاذفها فكرتان أساسيتان؛ الأولي فكرة رفض التغريب من خلال العنف تارة والإدانة تارة أخرى، والثانية فكرة التماهي مع معطيات

حضارته من خلال التصالح معها تارة والتوفيق بينها وبين معطيات حضارتنا تارة أخرى.

يُدلي سالم العبد (1) بدلوه السردي ويمتح من بئر التواصل الحضاري الذي لم ولن ينضب ماؤه مادام الشرق ومادام الغرب. فمن هو الشرق ومن هو الغرب في رواية (هذيان المرافئ)؟ وما طبيعة العلاقة التي ربطت بينهما ؟ أهي علاقة إثبات هوية للأنا أم علاقة تماه وذوبان في الآخر؟

تتميّز رواية (هذيان المرافئ) في اختيار الفضاء الأوروبي الغربي المتمثّل في (ألمانيا) التي تتجلّى في الجزء الأوروبي الغربي الذي لم يخض غمار استعمار الشرق على العكس من بقيّة الدول الأوروبية ذات الاتجاه الاستعماري، ف(الآخر) إذن في مضمونها الحدثي يشكّل حالة استثنائية.

كما أن هناك ميزة ثانية تتمثّل في الخطورة التي شكلتها (ألمانيا) على العالَم عمومًا وعلى أوروبا بشكل خاص. أما الميزة الأخيرة لرلآخر) فتتجلّى في تماثل(ألمانيا) مع الشرق من خلال خضوعها بعد فشل مشروعها النازي - لاستعمار أوروبي مجازًا. فقد قُسّمت مدينة برلين بعد الحرب العالمية الثانية على أربعة قطاعات؛ وقع القطاع الشرقي منها تحت سيطرة السوفييت، بينما خضع القطاع الجنوبي الغربي تحت سيطرة الأمريكيين، في حين سيطرت بريطانيا على الجزء الغربي، وفرنسا على الجزء الشمالي الغربي.

بهذا يغدو الفضاء المكاني للغرب فضاءً محايدًا مع انتمائه الكلي للغرب. أما الشرق فيتمثّل في الشاب اليمنيّ القادم من أقصى جنوب الجزيرة العربية (حضرموت) بكل ما يحمله من أعباء الإحساس بالتخلف والخواء الحضاري في زمن الحكم الشمولي في جنوب اليمن؛ لتبرز من خلاله (الذات) بوصفها (ذاتًا) مستلبة تجاه (الآخر) المتعالي الذي يمارس سطوة حضارية وهيمنة ثقافية.

# المبحث الأول:

# التثاقف الحضاري: رسوخ (الآخر) واضطراب (الذات)

غدا التلفظ بمصطلح (الحضارة) سلسًا؛ يجري على الألسن ضمن سياقات لا تُعدّ ولا تُحصى؛ (مازليش، 2014م، ص 19،20). لكن من المؤكد أن الحضارة في مفهومها العام تحيل على التراكم المعرفي الذي تتشارك في إنتاجه جميع الأمم والشعوب بنسب متفاوتة؛ وفقًا لخدماتها التي قدمتها إلى البشرية؛ لهذا كان العرب المسلمون قنطرة حيوية لربط حلقات التطور الحضاري (المعرفي) الممتدة عبر تاريخ البشرية من اليونان والرومان والهند إلى العصر الحديث. فلا يمكن لأي أمة أن تدّعي تقردّها في هذا الميدان إلا على سبيل الاستعلاء والإقصاء لبقية الأمم الأخرى مثل صنيع بعض الغربيين مع العرب؛ لأن هذا المقرد من المستحيل إثباته تاريخًا وواقعًا.

ذهب بعض الدارسين في توصيفهم علاقة (الشرق) بـ(الغرب) إلى أنها علاقة قديمة تمتد

إلى أزمنة غابرة موغلة في القدم، إلى ما قبل التاريخ؛ مرجحين – على وفق معطيات الأنثروبولوجيا الحضارية (الثقافية) – فرضية قدم أثر السلالة العربية على هذه الأمم؛ نتيجة لهجرة العرب إلى القارة الأوربية قبل هجرة القبائل الهندية الجرمانية إلى تلك القارة؛ ليتجلّى أثرهم على هذه الأمم الغربية في مظاهر آداب الحياة والسلوك والتدوين وصناعات السلم والحرب والطب والعلوم والفنون الجميلة وغيرها. (العقاد، 1998، ص9)

بيد أنه ينبغي الإشارة إلى أنّ هذه العلاقة كانت تقوم على العطاء غير الاستعلائي من جانب الأمم الشرقية القديمة؛ تأكيدًا على أن هذه العلاقة بينهم وبين الأمم الغربية القديمة تستند إلى نظرية حتمية الاتصال بين عموم جنس البشر بالتأثر والتأثير.

ثم حققت (الذات) العربية الإسلامية تلاقحًا حضاريًا اتسم بالندّية والاستقلالية في عصورها الزاهرة. فهي لم تُقْصِ التراث اليوناني بوصفه تراثًا مغايرًا لتراث (الذات) صادرًا عن (الآخر). بل ترجموا منه ما يتناسب مع (المتغيرات) دون المساس بـ(الثوابت) فأضافوا إليه من ثقافتهم ومعطيات حضارتهم بوصفه تراثًا إنسانيًا يمثّل قاسمًا مشتركًا لكل مقومات التحضر. فالتفاعل الحضاري كان سمةً بارزة لهذا التواصل ومحركًا أساسيًا من محركات انفتاحهم على الحضارات الأخرى، فقد «ميزوا بين الإنساني والعام فاستلهموه، ووظفوه ولكن بعد أن

أخضعوه لقيم وأخلاق الأمة، ونظرتها إلى الذات والكون والآخرين. أما الخصوصيات الحضارية، المتمثلة بالثقافة المغايرة، والمعتمدة على منظومة قيم وأخلاق مختلفة، فقد أهملوها». (الحلاق، 1997م، ص32).

من هذا المنطلق كان للعرب إسهامات جليلة تجاه البشرية في مجالات كثيرة في الطب والفلك والعلوم الإنسانية مما شهدت بها المؤسسات العلمية الأوروبية دون مراء وبأريحية نقية. (هونكة، 1993م) مما يدل على أن (العرب) يمثلون حلقة من حلقات التواصل الحضاري (المعرفي) بين الأمم والشعوب عبر التاريخ الإنساني.

في إطار هذا التفاعل تميّزت حضارة (العرب المسلمين) بأنها لم ترتبط بعرق من الأعراق بقدر ما كان ارتباطها بالأمم الأخرى على صعيد الانتماء العقائدي. فكانت تفصح عن هويتها الثقافية المتمثلة في دينها، الذي قدّم للبشرية (الرحمة) و (السلام) بكل تجليّاتهما. وفي هذا رد كاف على بعض الأوروبيين ممن ينظرون إلى (الحضارة) بوصفها أيديولوجية استعمارية وإنجازًا أوروبيًا فريدًا من نوعه يقدّمه الغرب من جهة استعلائية إلى العالم الآخر ولاسيما المتخلّف من خلال الاستعمار المتجلّي في إذلال الشعوب واستعبادها. (مازليش،

وبهذا يتجلّى المفهوم الشامل للحضارة عند العرب المسلمين بوصفها - أي الحضارة-

إثباتًا ووجودًا لهوية راسخة وليدة فكرة ما؛ على الرغم من ذلك فإن هذه الفكرة «ينبغي أن تحمل تصورًا معينًا للإله والإنسان والكون والحياة وللعلاقات الناشئة بينها والتي تشكّل بمجملها علم العقيدة أو الإيمان، حسب المصطلح القرآني» (الأمين، 2012، ص 81)؛ لهذا ينبغي الاتكاء على صناعة التفاؤل وأن نربطه بمآل الحضارات عمومًا انطلاقًا من المفهوم الأصولي لقانون (العلّية) بمعنى أن الحكم يدور مع علَّتِه وجودًا وعدمًا. كما لم يخفِ مفكرو عصر النهضة العربية في القرن التاسع عشر إعجابهم بالتمدّن والتحضّر المادي الغربي مع الإشارة بشكل جليّ إلى هشاشة الحضارة الروحية عندهم؛ التي تمثّل الركن الركين في الحضارة العربية الإسلامية؛ «فالبلاد الإفرنجية قد بلغت أقصى مراتب البراعة في العلوم الرياضية والطبيعية وما وراء الطبيعية في أصولها وفروعها...غير أن أهل هذه البلاد لم يهتدوا إلى الطربق المستقيم ولم يسلكوا سبيل النجاة أبدًا.» (الطهطاوي، 1905، ص8)

وفي هذا الإطار ينبغي الإشارة إلى إن العلاقة بين العالم العربي الإسلامي (الذات) والحضارة الغربية (الآخر) علاقة قائمة على الأوهام من الجانبين. تتمحور هذه الأوهام في ثلاثة أبعاد متداخلة (مفهومنا عن أنفسنا، مفهومنا عن الغرب، مفهوم الغرب عنا). (القاسم،1986م،

تشير هذه الأبعاد المتداخلة إلى العلاقة المعقدة القائمة بين (الذات/الشرق) و (الآخر/الغرب) ولاسيما في العصر الحديث. على الرغم من هذا التعقيد تتسم هذه العلاقة بتفاعل حضاري بين أمتين تحمل الأولى منهما على كاهلها أهدافًا عجزت عن إيصالها، وتحفزت الثانية على نقلها بكل الطرائق (الاستعمارية والتبشيرية والاستشراقية). بغض النظر عن أحقية سيطرتها على الثقافة العالمية التي وصلت ذروتها في (العولمة). بيد أن هذه العلاقة كان بالإمكان أن تُثمر للبشرية تلاقحًا محمودًا؛ لولا الأوهام التي تُحيط بهذه العلاقة.

تستند رواية (هذيان المرافئ) في سرد أحداثها على ضمير الشخص الأول (المتكلم/الذات) المتمثّل في شخصية (عمر) الشاب العشريني القادم من (حضرموت) أقصى شرق اليمن، في ثمانينيات القرن العشرين إلى (ألمانيا الشرقية) المتسقة مع اتجاه اليمن الجنوبي آنذاك أيديولوجيًا – في بعثة علمية مع إحساسه بهشاشة ذخيرة ما يحمله حضاريًا وثقافيًا. يعيش هذا الشاب توترًا وترددًا دائمين، فتنتابه حمى تسري في أوصاله بين حين وآخر بسبب خمى تسري في أوصاله بين حين وآخر بسبب أجواء (الغرب) الشتوية شديدة البرودة فتسبب له شبه هذيان، فهو سريع الانفعال عند لقائه برالآخر /الأنثى الغربية) مع الشعور برغبة عارمة تجاهها.

يتخذ الراوي نقطة انطلاقة زمنية محددة لسرد أحداث روايته؛ لها دلالتها في سيرورة التفاعل

الحضاري (زمنيًا) بعد مرور أربع سنوات من مجيئه إلى (ألمانيا)، و(وجدانيًا) بعد انفصاله المؤقت عن صديقته (كوني) وتعرّفه فتاة ثلاثينية شبه مومس اسمها (كريستين) في ملهى ليلي (لندن كرزو).

يتسم هذا الحدث بمُصَادَمَةِ سطوةِ (الآخر/ الغرب) الاستعلائية لاستكانةِ (الذات/ الشرق) الاستسلامية وانخذالها؛ إذْ يستهل الراوي الحدث السرديّ واصفًا ردة فعل (الآخر) الغاضب المتمثّل في شخصية (كريستين) التي حاولت أن تلهو بـ(عمر) حين طلبت منه مجاراة (سيليفيا) في اندفاعاتها العاطفية التي أفقدت النشوة في اندفاعاتها العاطفية التي أفقدت النشوة لتنقض عليه (كريستين) بقنيفة حضارية «ما كنت أتصور أنك بالسهولة التي أبديتها!! لقد أثبت أنك حقًا من الشرق، ورمقتني بنظرة متهكمة قبل أن تبتعد»(العبد، 2005، 7).

تعلن (كريستين) - في هذه اللحظة الزمنية - عن وجهة نظر غربية تجاه الشرق، بل تؤكد ما كانت تعتقده عن الذكر الشرقي من تهافت على الأنثى الغربية والارتماء السريع أمام أيسر إغواء من أية أنثى عمومًا ومن الأنثى الغربية بشكل خاص، وصاحبَ هذه الرؤية تهكم وازدراء، فتذوب إثر ذلك رجولة الراوي المتفتقة غلمة «وأحسست بحجم الازدراء الذي قذفت به في وجهي، وتراءى لي أن موقفي شديد الحرج، وأنه يتوجب علي أن أجد مخرجًا من هذا المأزق الثقيل، وأخذ الوقت يمضى بطيئًا دون

أن أحزم أمري!! وتلك عادة سيئة أعترف أنها من أسخف عاداتي!! وفيما كنت نهبًا لهذه الحالة، عادت هي لتجلس إلى جانبي، وأخذت تتملاني ببرود شديد زادني إرباكًا، فرحتُ أفرك أصابعي بعصبية»(العبد، 2005، 7).

من خلال هذه المقطع السردي الاستهلالي يضرب سالم العبد في العظم الصلب لطبيعة هذه العلاقة المحكوم عليها سلفًا بالفشل. طبيعة قلقة مضطربة حائرة تتصف بها (الذات) وطبيعة باردة متحفزة متهكمة يتصف بها (الآخر).

أوقد هذا الاستهلالُ الشرارةَ التي اشتعلت في وجدان (عمر) باسترجاع ذكرياته مع (كوني) في المكتبة في أول لقاء بينهما قبل أربع سنوات ثم تكررت هذه اللقاءات في مبنى الجامعة في (لايبزج) ثم نمو علاقة الحب بينهما وانبثاق علاقة (الذكر الشرقي) بـ(الأنثي الغربية) وما صاحب ذلك من شد وجذب وتعقيدات في الرؤية الحضارية (الشرقية/ الغربية) للعلاقة بين (الذكر) و (الأنثى) المعززة بجداية (الفعل) و (رد الفعل) (طرابيشي، 1982، 6) بترتیب انعکاسی یُبرز ثنائیات (القوة/الذكر/الشرق) و (الضعف/الأنثي/الغرب) متناسلة من سطوة ذكورية شرقية باستعلائية شبقية في إطار انبهار استلابي تجاه الآخر الغربي وضعف أنثوي غربي باستسلام تصاحبه نظرة دونية للذات الشرقية.

تعود المياه إلى مجاريها بين (عمر) و (كوني)؛ لتتلاشى علاقته بـ (كريستين) تـ دريجيًا بفعـ ل

تأثير (كوني) الدائب؛ بيد أن (عمر) يكتشف أن (كوني) تحمل في أحشائها بضعة منه «كانت عقارب الساعة تراوغ عيني ... شدني صوتها، بنبرته المتساوقة، في تعبير هادئ، شديد الوضوح، وهي تلقى بهذا الخبر المباغت: ساهديك طفلًا أُمر! وصمتت لبرهة وهي تتفحصني ... فقد رجّني الخبر وشلّ تفكيري لفترة طويلة... لقد بدا الأمر أشبه بالدعاية الثقيلة!!» (العبد، 2005، 92، 93) تتجلّي المفارقة هاهنا بين كلمة (الإهداء) وما تشي به من سعادة وانتشاء بهذا الحمل، وبين كلمة (الدعابة الثقيلة) وما تشى به من ضيق ورفض مبطن لهذا الجنين الذي يتخلّق في أحشاء (كونى) «وبقينا لوحدنا فريسة لمشاعر متباينة، كنا أمام أنفسنا، وأمام مستقبل علاقتنا بدون موارية! لمعت في ذهني بقوة، الحقيقة القاسية بدون رحمة، حقيقة عودتي بمفردي إلى الوطن!! واستطعت أن أقصى هذه الحقيقة المرعبة، متشاغلًا بشعور خفيف، مرح، بأن جزءًا عزبزًا منى، يتخلق في أحشاء هذه المرأة الفريدة» (العبد، 2005، 94).

يشكّل الجنين عند (كوني) حافزًا حركيًا للتواصل الذي يحمل صفة الديمومة في حين أنه عند (عمر) بمنزلة القيد الذي سيُعيقه عن التواصل مع قومه. فهو يشبه الجسر المتهالك الذي تخيل (عمر) أنه يقف على متنه في إحدى هلوساته الهذيانية حينما طرقت أذنيه وقع قطرات المطر التي أخذت تنقر واجهات

النوافذ باحتضار كتيم «تراءت لي بين الغفوة واليقظة الحالمة، تباشير الفجر الأولى وهي ترسم خطوطها الواهية، على الوجود المعتم، وأن جسرًا رماديًا، يلوح بهشاشته الغارقة في الضباب، بناءً موغلًا في القدم، أخذ يئن تحت وطأة رياح مجنونة!! وثمة يقين قاهر، يتملكني، بأنّ ذلك الجسر العتيق، الذي كنت يتداعى، ويهوي بي إلى قعر الوادي السحيق، بمجرد أن أخطو وأنه ليست أمامي أي خيارات بمجرد أن أخطو وأنه ليست أمامي أي خيارات المحتوم!!.» (العبد، 2005، 83)

يوظف الراوي الموقف السابق سرديًا، من خلال الاسترجاع الاستذكاري في الفصل الثالث من الرواية، الذي يبدو في ظاهره منبتًا عن السياق، بيد أن المتأمل في عموم بنية الرواية يري الاتساق العام بين الفصلين الثاني والثالث، فالراوي يستهل الفصل الثالث بقوله «لا أدري كيف قفز إلى الذاكرة العجوز (صبوح) الأعشى، الأصم» (العبد، 2005، 99). وهو استرجاع خارجي (2) يأتي في إطار قراره المبطن بقطع علاقته بكوني، ولاسيما بعد اكتشافه حملها منه. تشبه العلاقة الحضارية الظاهرة على السطح بين الشرق الساكن المستهلك والغرب المتحرك المنتج، جبلَ الجليد العائم الذي يُخفى أكثر مما يُظهر. فطبيعة (عمر) المقبلة على الحياة الجديدة يعتربها القلق والخوف والتوجس والإحساس بالاغتراب المكاني والعاطفي

والحضاري الثقافي «كان الوقت مبكرًا كي أتفهّمَ أبعادَ التغيير الكبير الذي على أن أخضعَ له، أو أجابهه؟! وكنت متهيبًا إلى حد كبير من هذه البلاد الباردة البعيدة، مستشعرًا حجم الغرية وثقلها المخيف في كل شيء يدور حولي!! ولم يكن سنِّي الفتي، وعظمي الغض، إلا قيدًا إضافيًا يرهقني، ويضاعف شعوري المتحفز بالقلق والحذر، اللذين يتبدَّيان بدرجة ملحوظة إزاء كل خطوة على اتخاذها، في محاولة مضنية للتأقلم داخل مجتمعي وحياتي الجديدتين، وخلف كل هذا المزيج من التجاذبات الحادة، المتوجّسة، يكمن شعور آخر، يغذيه الخوف من احتمالات الانكسار والفشل!! وهذا ما جعلني أواجه الأمر، وكأنه تحدِّ مفروض، وبأنه يتعين على التقيد الصارم، بنظام قاس وعنيد!! فمثلًا كنت أجلس الساعات طويلة في مكتبة الجامعة، في محاولات دؤوبة لإخضاع قناة اللغة الألمانية، صعبة المراس، شديدة التركيب والتعقيد!!» (العبد، 2005، 37، 38). يحاول الراوي أن يراوج بين حضارته ذات المنحى الروحي وبين الحضارة الغربية المتفلتة من فيوضات الروح والارتماء في أحضان الجسد ومتطلباته دون قيد أو حدّ؛ من خلال مفارقة درامية تتجسد في الجمع بين المتناقضين المتنافرين، بين الموسيقي الصاخبة التي ترسل أشعتها اللامرئية إلى الأجساد المتخمة باللهو والعبث، وبين حلقات الذكر التي تتهادى في إطارها أجسادُ الذاكرين. يقول

الراوي مصورًا حالته مع (كريستين) وأصدقائها بعد أن صدحت الموسيقى الصاخبة من آلة تسجيل (كارينا) العتيدة «وبدأنا الرقص، متماوجين مع إيقاعات الموسيقى اللاهثة، ولم نلبث أن شكلنا حلقة مستديرة، ونحن نتمايل بأجسادنا مثل المجاذيب!! فقد انتقانا إلى حالة من الحنين الطافح والتوق الممض إلى ذلك الشيء البسيط العميق، المستحيل، عصي المنال!! الذي أورثنا إيّاه الأجداد الأوائل، من الأزمان السحيقة!!» (العبد، 2005، 9)

في خاتمة الرواية يُفصح الراوي عن استحالة هذا الالتقاء بوساطة المونولوج الطويل الذي يستبطن به ذاته المعذبة بين الحفاظ على معطيات الحضارة الأوربية المتمثلة في (كوني) التي تحمل في أحشائها جزءًا من ذاته (الجنين)، وبين إحساسه بالشوق إلى موطنه الدافئ المضمخ بعطر الأحباب «أرهقتني الملاحقة العنيدة لوثباتها المربكة، الومضية، التي تضطرم في داخلي رعب الفقد الكاسح، وجنون الفراغ الماحق، الذي سيصير إليه الكون من دونها!! كما أرهقتني دفقات حنيني الممض إلى قريتي المشمسة البعيدة... ولم أدرك إلا اللحظة، كم تتامى وتجذر ذلك الخوف أثناء السنين المخاتلة، حتى صار غولا يتغذى شرها على حتمية انفصال السبل، وتعارض النهايات، وضغطت كونى بكل طاقاتها وصلابتها للدفع بع فوق هذه الحتمية، التي تري فيها من الهشاشة أكثر مما يصوره منطقى المائل بحسب

نظرها إلى الخصوع والخنوع، المفروض من خارجنا» (العبد، 2005، 191–193).

فمن خلال ثنائية (الخضوع لحتمية الانفصال# الدفع بصلابة للتخلص من الحتمية) تتراءى مدى تباعد سبل هاتين المنظومتين: ( الشرق # الغرب )؛ لتتحقق المقولة الشهيرة المنسوبة إلى الشاعر الإنجليزي (روديارد كبلنغ 1865- الشرق شرق والغرب غرب ولن يلتقيا).

بيد أن معطيات النص تؤول إلى العلاقة الغريبة التي تربط بين هاتين المنظومتين، فالشاب الشرقي/الراوي الممتلئ تكوينًا وإمكانية بحضارة قائمة على العطاء والمتوهجة بالبقاء والمكتنزة بالتجدد، يعيش واقعيًا في خواء من كل هذه المعطيات وفقًا لأديولوجيم العصر (3) لأن أحداث الرواية تدور في زمن الحكم الشمولي في الجنوب الذي همّش الأجيال الجديدة عن كل ما له صلة بحضارته في زمنها الزاهر ويمم بصرهم تلقاء نماذج أيديولوجية في المنظومة الاشتراكية، وزمن الانشطار الألماني المتمثل في جدار برلين الشهير.

بهذا يغدو شعور (الذات) المتمثلة في (السارد) بالمغالاة في الانفصال عن (الآخر) المتمثّل في (كوني) غير قابلة للتفكير في ختام العلاقة بينهما لانكشاف نوايا (الذات) السلبية تجاه (الآخر) وللتمييز البيّن بين (الذات) و (الآخر) وسعي (الآخر) الحثيث إلى تكوين مفهوم محدد للهوية (الثقافية) بانفتاحه ووظيفته الاستكشافية.

(ريكور، 2005، ص623)؛ مما يؤدي إلى استحالة تطابق (الآخر) مع (الذات).

# المبحث الثاني:

التشاقف اللغوي: هيمنـة (الآخر) واستلاب (الذات)

تتخذ اللغة في هذا المبحث مسارين متداخلين: المسار الأول: تُمثِّل اللغة -بوصفها أسلوبًا تعبيريًا - إطارًا عامًا لاستخدام طاقات اللغة التعبيرية في هذه الرواية؛ وهذا الأمر له صلة مباشرة بتنوع أنماط الشكل التأليفي التي يمارسها (الراوي /الأنا البطل) بوصفه شخصية من شخصيات الرواية من جهة مباشرة، وبوصفه محررًا يقوم بإعادة صياغة الرواية لغويًا بعد انقضاء أحداثها من جهة غير مباشرة؛ انطلاقًا من التحليل المحايث للغة النص؛ مما يحيلنا على المفهوم الاصطلاحي للتعبير اللغوي بعد اللغة «أداةً للتواصل والإفصاح والتأثير والإبداع الفني، ويوصفها نظامًا من القواعد والعلاقات بين الألفاظ والجمل في ترتيبها التركيبي وفي تناسقها الصرفي وفي دلالاتها المعجمية» (الحضرمي، 2013، ص 173). وهذا المسار أدخل في عموم الصنعة الروائية التي تنبثق منها طرائق تشكيل التعبير اللغوي بما يتميّز به (الراوي) من تعدد استخدامه مستوياتِ التعبير في النص بوصفها مشكّلةً وجهة نظر.

تتكئ رواية (هذيان المرافئ) في سرد أحداثها على ضمير الشخص الأول (الراوي /الأنا البطل) الذي يتحمّل بدرجة رئيسة صياغة

تعبيرات لغة هذه الأحداث. ويكون ذلك من خلال أسلوبين؛ الأسلوب المباشر الذي يتمثل في السرد المحض، ويتجلى في هذا الأسلوب خصائصُ الراوي الكلامية: دلاليًا ومعجميًا وتركيبيًا وصرفيًا وتنغيميًا وإيمائيًا وغيرها. والأسلوب غير المباشر الجامع الذي يتمثل في انحراف الراوي أسلوبيًا في سرده ولاسيما عند نقله كلام الشخصية. (الحضرمي، 2010).

تتمي هذه الرواية في خصائص أسلوب سردها إلى (الأسلوب المونولوجي/الأحادي) الذي يختفي فيه مبدأ المساواة بين الأساليب بوساطة هيمنـة أسلوب (الراوي //الأنـا البطـل) على أساليب الشخصيات بشكل بارز؛ مما يؤدي ألى إحداث «فجوة كبيرة في نسيج الإقناع الروائي الذي تتميز به الروايـة الديالوجيـة» الروائي، 1989، ص26)؛ لهذا تقوم الرواية الأحادية بالتعويض عن هذه الفجوة بما أسماه لحمـداني بالتمويـه الشـعري، وذلـك بتكثيـف حضور الطاقة الشعرية.

تتجلّى الطاقة الشعرية في الرواية بوساطة الخصائص الأسلوبية للراوي التي تتجلّى في مظاهر لغوية مثل استخدام النعت والتكرار اللغوي واختفاء أدوات الربط وفي مظاهر بلاغية مثل استخدام الصور البيانيّة والمجازات ومظاهر الإيحاء والترميز بوصفها «خصائص جوهرية للعمل الأدبى» (يعقوب، 204، 224).

تدور معظم أحداث الرواية في محيط بيئة غير عربية (ألمانيا)؛ لهذا يتحاور أغلب شخصياتها

باللغة الألمانية، بيد أن الراوي ينقلها إلى القارئ العريبي بلغة عربية ذات صياغة متميزة تصل أحيانًا إلى درجة (التأنق)؛ متباهيًا بفصاحته وقدراته البلاغية؛ فيكتّف من خلالها طاقاتها الشعرية. فها هو يصف تذبذبه بين امرأتين غربیتین (کونی وکریستین) کان لهما أثر کبیر في تشكّله الوجداني الوليد في الغرب «كوني، أيتها الروح النازفة ألمًا وكبرباءً. كيف تأتّى لك أن تكتنزي كل هذا القدر من القسوة الباردة كبرودة سمائكم الكامدة؟! وأنت يا (كرستين) أيتها الحلم الغامض، المثخن، يا مَنْ تهْرقُ طهرَها على موائد العريدة بحثًا عن لحظة هجعة وإنطفاء!! أيتها الباحثة عن سكينة منفية لروحها الفقيرة؟! يا ومضتان بائستان، ترفّان بدأب في فضائى المثلوج، المنبوذ، علّهما تقهران الرمادية واللامعني!!» (العبد، 2005، 21).

يحاول (الراوي /الأنا البطل) (4) أن يتجاوز باللغة بوصفها تنميقًا زخرفيًا فحسب إلى (الإيحاء) و (الترميز) في محاولة منه إلى خلق علاقة (ديناميكية) بين النص والسياق الخارجي من خلال (الترميز) إلى استحالة النقاء (الشرق) بـ(الغرب) في منتصف الطريق من خلال المواءمة بين مجد تَليد وحضارة وليدة «تراءت لي بين الغفوة واليقظة الحالمة، تباشير الفجر الأولى وهي ترسم خطوطها الواهية، الفجر الأولى وهي ترسم خطوطها الواهية، على الوجود المعتم، وأن جسرًا رماديًا، مزرقًا، يلوح بهشاشته الغارقة في الضباب، بناءًا [كذا!] موغلًا في القدم، أخذ يئن تحت وطأة رياح مجنونة!! وثمة يقين قاهر، يتملكني، بأن ذلك

الجسر العتيق، الذي كنت أقف مرتاعًا، في منتصفه، لسبب ما، يوشك أن يتداعى، ويهوي بي إلى قعر الوادي السحيق، بمجرد أن أخطو. وأنه ليست أمامي أيّ خيارات للنكوص أو الهرب من هذا المصير المحتوم!!» (العبد، 83).

المسار الثاني: استخدام اللغة بوصفها مرتكرًا أساسيًا من مقومات الحضارة تتجلّى من خلالها خصائص الهوية؛ لأن الحضارة لا تنعكس بوضوح في شيء مثلما تنعكس في اللغة، فكل ما قد يظهر في لغة مجتمع من المجتمعات من قصور هو مؤشر على تخلّف ذلك المجتمع في ركب الحضارة. فالخبرة الإنسانية المتراكمة في ركب الحضارة. فالخبرة الإنسانية المتراكمة على مدى الزمن تنعكس في اللغة فتجد تعبيرًا لها في تضاعيفها على تتوع أشكال هذا التعبير سواء أكانت بوساطة بعض أشكال الاتصال غير اللغوي من رسوم ونقوش تصويرية تركتها الجماعات البدائية على جدران الكهوف أم في طرائق الكلام الشفهية والكتابية وغير ذلك.

معلوم أن اللغة تمثّل أهم قناة من قنوات التواصل الحضاري بين (الذات) و (الآخر). فمن خلالها يتولّد التفاعل بين الأمم ويتحقق التفاعل المتوازن. فاللغة في عمومها مؤشر حضاري يُبْرز هُوية أية أمة في مشارق الأرض ومغاربها؛ فهي تحمل في أحشائها مقومات نهوض الأمم أو مسببات انتكاساتها؛ لأنها «تعبّر عن أفكار الأفراد فإنها – في

الوقت نفسه- تعكس بصدق العادات والنظم والقوانين؛ فالحياة واللغة يمثّلان حقيقة واحدة» (عبدالمطلب، 1994، ص 354). وكل لغة تغدو وعاء لثقافتها؛ تحمل في متون مفرداتها ظلالًا من تفكيرها وثقافاتها المتعددة عبر التاريخ وتاريخها المعرفي.

لا يتحقق التلاقح الثقافي إلا من خلال اللغة؛ لأن التحرّك تجاه الآخر يعني التواصل وهذا لا يتحقق إلا بوساطة اللغة، أما الوحدة والانعزال فتعني الموت الذي يودي إلى الصمت واللالغة. (سعيد، 1979، 80). ولغة التواصل هذه ينبغي أن يكون لها مواصفات معينة تحدّدها متطلبات الفضاء -بكل مدلولاته الزمنية والمكانية - حتى تستقيم أسس هذا التلاقح.

لكن علينا أن نتساءل في هذا الصدد عن اللغة الجامعة التي يمكن أن يتحقق بوساطتها هذا التواصل الثقافي المطلق على الصعيد الإنساني؟ ليثير هذا التساؤلُ حلمًا مستحيلًا ظل يراود البشرية جمعاء عن (اللغة المثالية) لقرون طويلة!. (إيكو، 2006، ص11).

حين تتواصل (الذات) مع (الآخر) حضاريًا، تستدعي قنوات اتصال واقعية تتقارب من خلالها ممكنات التواصل (النظرة، الإشارة، الصورة، اللغة وغيرها). بيد أن اللغة تمثّل أبرز هذه الممكنات؛ لأنه من خلالها تتشكّل أنظمة التواصل التي يتداخل فيها التفاعل الاجتماعي والثقافي والحضاري بين (الذات) و (الآخر). وفي هذا الإطار ينبغي أن نميّز بين اللغة

بوصفها ثقافة جمعية تكتنفها قواعد صرفية وتركيبية منضبطة لسانيًا ودلالات معجمية وثقافية وفكرية ذات منحى اجتماعي؛ وبين اللغة بوصفها تعبيرًا فرديًا عن معان نفسيةٍ ووجدانية وفكرية. فالأولى تمثّل محيطًا عامًا للغة القومية والأخرى تمثّل تعبيرًا خاصًا في إطار معطيات المحيط العام لهذه اللغة؛ لأن «إدراك المرء الحسى للعالم يتحدّد بواسطة بنية لغته القومية» (جوزيف، 2007، ص 86). مع التأكيد على أن تمييز الباحث لغة الجماعة عن لغة الفرد؛ منبثق من معطيات ثنائية (اللغة) و (الكلام) عند عالم اللغويات السويسري فرديناند دى سوسور (1857-1913)؛ بيد أن الباحث لا يستهدف الغاية التي كان يسعى إليها دي سوسور ألا وهي صياغة نظرية للسان. (دى سوسور، 1988، ص38). بىل يستهدف غايةً مفادُها أنَّ الاختلافَ بين لغة الجماعة ولغة الفرد ليس جوهريًا، بل هو اختلاف ظاهري يتحدّد في تتوّع استخدام اللغة؛ أى بين ما هو راسخ في الذاكرة الجمعية المتمثّل في معطيات الهُوية الحضارية والثقافية لأي جماعة بشرية وبين ما هو متجدد من استخدام الأفراد الخاص للغة في إطار ثوابت الهوية بتوظيف ما تتماز به اللغة مثل غيرها من مظاهر الثقافة من خاصية «التراكم والاستمرار والنمو والقدرة على الانتقال، والأكثر من هذا كله فإنها ذلك الجزء من الثقافة والحضارة الذي يساعد أكثر من غيره على

التعلم وزيادة الخبرة و/الأنا البطلة في خبرات الآخرين التي هي أهم عنصر في الحضارة الإنسانية» (أبو زيد، 1971، ص 24).

كما ينبغي التأكيد على أن «للثقافات المختلفة لغات مختلفة ورؤى مختلفة تجاه العالم... فعندما تتقابل ثقافتان، فثمة صدمة للاختلاف بينهما، وعند هذه النقطة هناك ثلاثة احتمالات عامة: الإخضاع، السطو الثقافي، الاستلاب» (إيكو، 2006، ص41).

تتقابل في هذه الرواية ثقافتان متغايرتان: (الشرق) # (الغرب)

يمتّل الأولى شابّ قادمٌ من (حضرموت) أقصى شرق اليمن الجنوبي- آنذاك - ومَن معه من بني جلاته ممن ارتحلوا إلى ألمانيا الشرقية في ثمانينيات القرن العشرين طلبًا للعلم؛ محمّلين بتبعات ثقافية أشتات يكتنفها الشعور بضآلة حضارتهم الآنية. أما الثانية فيمثِّلها بشكل عام المجتمعُ الألماني المزدهي بحضارته؛ وبشكل خاص شخصياتُ الرواية من الألمان مثل: (كوني) و (كربستين) و (رالف) و (فراو كايزر) والسيدة (إلزاماير) والدة (كوني). ففي إطار هذا التفاعل يحدث التواصل الحتمي بينهما عبر (اللغة الألمانية) التي تمثّل هوية حضارة (الآخر) وتمثّل وسيلة تواصل وتعلّم عند (الذات). فالراوي (عمر) يبذل قصاري جهده لإلانة قناة (اللغة الألمانية) صعبة المراس، شديدة التركيب والتعقيد؛ بحسب تعبيره (العبد، 2005، 38)؛ حتى يصل فيها درجة

الإجادة ثم النقعر بها محاولة منه لاستمالة عائلة (روزباخ) أهل (كوني) وهو اللقب العائلي لأبيها السويدي «فقلت له [أيْ: والد (كوني)] بألمانية متقعرة، محاولًا استمالتهم » (العبد، 2005، 135). ثم يشير (الراوي) مختالًا فخورًا إلى انبهار أم (كوني) من فصاحته وقدراته البلاغية في اللغة الألمانية. (العبد، 2005، 2006)

ف (الذات) هاهنا تمارس – من خلال ما رسخ في لا وعيها من الاستلاب الإرادي ما يستهدفه (الآخر) ضمن أدبيات خطاب ما بعد (الكولونيالي) – تهميشًا وإقصاءً للغتها بإحلال لغة (الآخر) مكانها بعدها لغة (الآخر) مرتكزًا ممن مرتكزات التبعية الثقافية والحضارية (للآخر) بالنظر إلى (اللغة) بوصفها فضاءً كليًا شاملًا «يعمل على تغيير التركيب الفكري والعقلي والنفسي والثقافي للإنسان» (أبو شهاب، 2013، 98)

يشير صديقه (رالف) في أحد حواراته إلى صعوبة اللغة العربية وأنها لغة معقدة، (العبد، 2005، 34). فقد كان بإمكان (الراوي) أن يمارس مع هذه الشخصية التي سكن معها قرابة عام في غرفة واحدة، شكلًا من أشكال التواصل اللغوي؛ بتعليمه أساسيات (اللغة العربية) بوصفها واجهة لهُويته الحضارية. وهذا ما أحجم عنه (الراوي) لوقعه في شباك والآخر) الذي كان يمارس عليه استلابًا مميتًا. في حين تدعمه أمينة مكتبة الجامعة (فراو

كايزر) في تعلم قواعد اللغة الألمانية المعقدة بكل أربحية وسماحة؛ يشير (الراوي) إلى هذه المعاناة بقوله «كنت أجلس لساعات طويلة في مكتبة الجامعة في محاولات دؤوبة لإخضاع قناة اللغة الألمانية، صعبة المراس!! شديدة التركيب والتعقيد!!» (العبد، 2005، 38)؛ لتبادر أمينة المكتبة معلنة عن استعدادها لتقديم أيّ عون قد يحتاجه هذا الوافد (الشرقيّ). فقد كانت (فراو كايزر) «سيدة رقيقة، جادةً، تميل إلى الصمت، وكلامها أقرب إلى الهمس لكأنها هي والمكتبة متوائمتان روحيًا!! إن هذه السيدة الجليلة بهيئتها الهضيمة، وسماحتها الوقورة، حفرت في نفسى أشرًا جميلًا، سيظل يرافقني، مشل الأشياء الجميلة النادرة التي تحدث لغريب مثلى في هذه البلاد الباردة». (العبد، 2005، 42/41) يعلن الراوي من خلال هذه المفارقة السردية بشكل خفي عن عدم توازنه مع مَن يتفاعل معهم حضاريًا.

كما أن عشيقته (كوني) تعجز عن التفاعل (لغويًا) مع أصدقائه شلة (قوارض الليل) في (لايبزج) «ارتفعت قهقهاتنا عاليًا ما عدا (كوني) التي ظلت تجاهد في الاحتفاظ بابتسامتها الرضية، وقد ازدادت ارتعاشتها حرجًا، باعتبارها الغريبة الوحيدة في المجموعة، التي تجهل لغتنا!!». (العبد، 2005، 178)؛ على الرغم من كون علاقة الراوي بـ(كوني) استمرت طوال أربعة أعوام؛ فيلجأ (الراوي) إلى

أن يترجم لها ما يدور من أحاديث بين أصدقائه؛ لردم صدع التواصل اللغوي بين (كوني) وبني جلاته. (العبد، 2005، 179) مما سبق نجد أن (اللغة) بوصفها وسيلة اتصال حضارية تنفتح من جهة (الآخر) المهيمن، وتنغلق جهة (الأنا) المستلب حضاريًا.

# المبحث الثالث:

# السرد المخاتل: الصوب والصدى

يؤكّد النقد الأدبي الحديث على وجهات نظر الفكر الذي تطرحه نظريات السرد الحديثة التي ترى أن الفن الروائي ينماز بخصوصية تعبيرية؛ ولاسميما النوع الذي يتسم بتعدد الأصوات الذي تتوزع في متونه البني الفلسفية المستقلة عن بعضها والمتعارضة مع بعضها التي يستميت أبطاله في الدفاع عنها؛ لأنّ مثل هذا النوع من الروايات يمتزج صوت (المؤلف) بأصوات هذه المجموعة من أبطاله أو تلك. (باختين، 1986، ص 9) ولعل هذا ما عناه (ألبيريس) عند حديثه عن اجتهاد الراوي خفية «في تدبير النتائج وادخال النغم الشيق أو المؤثر حينه» (ألبيريس، 1982، ص256). تمنح الروايةُ ذات الأصوات المتعددة (الحواربة/ البولوفونية) إمكانياتٍ هائلةً للنص الروائي بوساطة الانفتاح المستمر على جميع الوسائل الفنية المستخدَمة في الأنواع الأدبية الأخرى من خلال (تعدد الأصوات).

تنبني هذه الراوية سرديًا على ضمير الشخص الأول في عموم فصولها الأربعة. بيد أن هذا

السرد الذاتي كان يعيش استلابًا هلاميًا تنعكس عليه أحداث الرواية التي تتكئ على ثنائية (اللذات والآخر) فتتناسل منها الثنائيات المذكورة آنفًا. وهي ثنائيات تتخذ منحى التماهي الحضاري مع (الآخر) القائم على استلاب (الذات) وذوبانها في (الآخر) عوضًا عن تفاعلها الحضاري مع (الآخر) القائم على التعاوض والتلاقح.

في إطار هذا السياق يؤكّد باختين على أهمية نمط الإدراك الموجود في كل كلام حي، الذي يتمثل في نغمة التحدث ونبرتها المعبرتين، فهو يرى أننا لا نتعرّف هوية الكلام المروي في الأسلوب غير المباشر الحر (5) بفضل معناه المعزول وإنما بوساطة نطق بنبراته ونغماته الخاصة، مشيرًا إلى انشباك هذه النبرات القادمة من الخارج بنغمات المؤلف ونبراته. (باختين، 1986ب، ص 209).

بيد أنه يستحيل علينا قراءة هذه النغمة المزدوجة بصوت مرتفع، بسبب انشباك الألفاظ التقويمية. وهكذا يتجلى (التجسيد الرنان لخطاب الغير) الملتبس بالنص السردي، الذي يستحيل فيه تمييز التنغيم التعبيري المناسب؛ بسبب العبور المستمر من أفق المؤلف التقويمي إلى أفق والعكس بالعكس (باختين، القويمي إلى أفق والعكس بالعكس (باختين باختين أن الحل يكمن في (الإخراج المشهدي المطلق) للبطل، على خلاف المسرح الذي يستعيض عن السياق السردي بالحوار المباشر

المنقابل بين الشخصيات، فمن هذا يُنْشِئ الإخراجُ المشهديُ «علاقة خطاب مروي بسياق سردي مشابهة للعلاقة الرابطة بين الإجابات في حوار، وعليه يقف المؤلف في وجه، وتتخذ علاقتُهما مظهر الحوار». (باختين، 1986ب، ص 212).

مع ملاحظة أن هذا (الإخراج المشهديُ المطلق) قد يغدو مستحيلًا، إذا أصبح الخطاب المباشر مُخترقًا بملاحظات (الراوي) التي تأتي بمنزلة إجابات، أو أضيف إليه خروقات يدعمها السياق السردي التقويمي، وهذا ما يجعل للأسلوب غير المباشر الحر قيمتُه التعبيرية في النص الروائي؛ لأنه ليس له فاعل ظاهر، وهو يمثّل الشكل النهائي لضعف حدود الخطاب المروي. (الحضرمي، 2010، ص 160، 161)

على الرغم من انتماء رواية (هذيان المرافئ) – أسلوبيًا – إلى نمط (الرواية الأحادية/ المنولوجية)، باعتمادها على ضمير المتكلم – الذي يمثّل شخصية محورية يقع على عاتقها مهمة سرد الأحداث – تتجاوز الرؤية السردية فيها الأحادية، يلجأ (المؤلف) إلى وسائط تأليفية تكسر من حدّة سطوة ضمير المتكلم؛ تتجلّى في (المشهد الحواري) الذي يمثّل المتنفس الأسلوبي الملفوظ الوحيد للآخر، بمحاولة إخراج السرد –إلى حدّ ما – من دائرة (الذات) والإبحار به في محيط (الآخر).

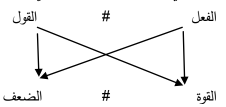
يصنع (المؤلف) لغةً أخرى؛ لغةً (الآخر) إلى جانب لغة (الراوي)؛ ليصبح السردُ بذلك مخاتلًا

يمتزج فيه صوت (الآخر/الشخصية الغربية) بصوت (الذات/الراوي الشرقي) مبرزًا بذلك صفة مميزة لثقافة (الآخر/الغربي) ذات المنحى الاستعلائي الذي يشير دومًا إلى هيمنة منظومته الثقافية؛ فنحن حينما نستمع إلى صوت (الذات) في إطار سرده للأحداث، فإننا نستمع دومًا إلى صدى صوت (الآخر).

تتصارع في هذه الرواية منظومتان ثقافيتان هما (الآخر) متمثّلًا في منظومة (الغرب) و (الذات) متمثلة في منظومة (الشرق). وفي إطار هاتين المنظومتين تبرز ثنائيتان هما:

القوة # الضعف الفعل # القول

واللافت للنظر أن هاتين الثنائيتين تتداخلان بشكل بالغ التعقيد على وَفق معطيات المربع السيميائي على النحو التجريدي الآتي:



ففي إطار (الفعل) يتمتع أنصار المنظومة الأولى (الشرق) بالقوة الفعلية، فتتكاثر أفعال القوة والاستعلاء. أما في إطار (القول) فيتمتع أنصار المنظومة الثانية (الغرب) بالقوة القولية المتمثلة في سيادة لغة (الغرب) وفي الاستعلاء الحضاري قولًا.

يتمثل هذا الصدام الخفي في المشروع الحضاري الذي يحمله الغرب إلى الشرق. وفي

نظرتهم الواهمة إلى الشرق التي تمثلت في صورة أفكار جاهزة ونمطية، تتجلّى بوساطة لغة استعلائية مركزية؛ لهذا تجدها تساير النظرة العامة (الشعبية) «التي تتراوح بين الشرق المدهش والفنان، (شرق ألف ليلة وليلة)، وبين الشرق المتوحش، البربري، الفظ، العنيف» (الحلاق، 1997م، ص16).

يتلاشى الراوي في خضم هذه الرؤية (المغايرة) ليُمثّل الأنموذجَ الشرقيّ المتسقّ واقعًا مع رؤية (الغرب) تجاه (الشرق) دون أن يناهضها من خلال أنموذج حضارته المُمْكن الذي يمثّل حقيقة راسخة في أعماقه المبتورة؛ لهذا يشيع في عموم الرواية لغة (الغرب) الاستعلائية ودوال الهيمنة، فعندما يقع الراوي في فخ (كريستين) اللاهية العابثة، تقول له متهكمة «ما كنت أتصور أنك بالسهولة التي أبديتها!! لقد أثبت أنك حقًا من الشرق!» (العبد، 2005، 7)، أي الشرق الهمجي الأيروسي الشبق الذي تسيل لعابه عند مرأى الأنثى، بيد أنها تزاوج بين هذه الرؤية ورؤية الشرق الساحر في مفارقة لغوية تجمع بين الرؤيتين على ما فيهما من تنافر جليّ. فهي تقول مخاطبة صديقتها كارينا «هيا أسمعينا موسيقى راقصة لنحتفى بضيفنا العزيز، لا، بل بمليكنا المتوج من عالم الشرق الساحر» (العبد، 2005، 8) ويصاحب هذا التهكمَ والسخريةَ استعلاءٌ بيّنٌ ولاسيما في لغة (كوني)، التي تصرّ في كل مخاطباتها على بيان الصدع الهائل القائم بين الغرب (الحضاري) والشرق (الهمجي).

ف(كونى) تؤكد في غير موضع على هذه الهوة السحيقة تنويعًا على معزوفة (كبلنج) أنفة الذكر. فالراوي (الأنا/ الشخصية الرئيسة، البطل) بحسب تقسيمات نورمان فريدمان (جنيت،1997، 199) يقيم مقابلة دراماتيكية بين موقفه تجاه أنوثة (كونى) الطاغية، وبين ردة فعلها التهكمية تجاه هذا الموقف في أول لقاء بينهما «لا شك أنها لمحت ذلك البربق البدائي، يلتمع في عينيّ المضطربتين، إذ أن ابتسامة ماكرة، هازئة تراقصت على شفتيها الرقيقتين الصارمتين، وظلّت هذه الابتسامة المستفزة، لا تبارحها كلما ردت على تحيتى الصامتة، الملحّة في الأيام التي تلت» (العبد، 2005، 40). وبريط الراوي نظرتها الاستعلائية هذه - واهمًا - بأصولها الآرية، بيد أنها تمثّل طبيعة ردود الأفعال الغربية تجاه أفعال أبناء الشرق الشبقية (الأيروسية) - وفقا لمفهوم الغرب لهذه الطبيعة التي لها مرجعية واقعية في أبناء الشرق- وبؤكد الراوي هذه (الأيروسية) الممتزجة بالهمجية (فعلا) من خلال أحداث لها دلالة أيديولوجية وهي حادثة افتراعه (كوني) عنوة في أرضية ممر سكن الطلاب الباردة في (لايبزج) بهمجية متوحشة؛ ليعلن استعلاءه الذكوري عليها، بيد أنها تقابل هذا الفعل ببرود شديد. يقول الراوي عقب هذا الفعل المشين «كان الطقس في الخارج منعشًا ولذيذًا، رحت أعبّ الهواء في شهقات طويلة عميقة، وأنا أجاري خطوات (كوني) الحثيثة، بهيئتها المشدودة، وسحنتها الملتهبة، القرمزية،

التي تلبسها الوجوم، وفكرت بأن عليّ أن أعدّ نفسي لتلقي درس قاس حول بربريتي وبدائيتي المقرفة، الميئوس منها...نظرت إليّ بيرود قاتل، وقد خبا من عينيها ذلك الألق المشع، تاركة لي مهمة تحديد محطتنا التالية» (العبد، 161).

نستطيع من خلال هذا الموقف تحديد ثنائيات متداخلة ومتقاطعة تعتمد التقابل حينًا، وتعتمد التكامل حينًا آخر على

النحو الآتى:

الذكورة # الأنوثة

الشرق # الغرب

قوة الفعل # قوة القول

يقف الراوي (عمر) عاجزًا أمام (كربستين) التي تجابهه بسيل من الكلمات الخادشة لشخصه ولقومه عمومًا «ما كنت أتصور أنك بالسهولة التي أبديتها!! لقد أثبتً أنك حقًا من الشرق! ورمقتنى بنظرة متهكمة قبل أن تبتعد» (العبد، 2005، 7). على الرغم من محاولات (الراوي) المتكررة لاستعادة كرامته أمام (كريستين)؛ يظل عاجزًا، حتى عندما يستخدم (القول القوي ظاهريًا للسرد على ظاهريًا) للسرد على تصرفاتها المبتذلة في حضرة الرجل الآسيوي (المتأنق) «كان على أن أعرف حقيقتك كمومس لا برء لها!! كان على أن أكتشف هذا منذ البداية. وانطلقت من جوفي الملتهب ضحكة جافة، تحمل نفسًا عصبيًا، ونبرة كريهة حاقدة!! ولم تُبد (كريستين) أي ردة فعل» (العبد، 2005، 75)؛ لهذا استخدم قوته

الجسدية بوصفه (ذكرًا شرقيًا) للتعويض عن ضعف سمة (القول) عنده بلطمة قاسية على صدغ (كريستين) (العبد، 2005، 77).

بيد أن (كريستين) تستعيد (قوة القول) عندها بعد استعادة توازنها؛ لتصب على (الراوي) وابلًا من حممها الملتهبة «من أنت؟ هاه.. رجل شرقي ممتلئ بالأنانية والحقارة! قل لي من أنت؟... نعم. شرقي سخيف!! كيس من العفونة!! حتى ذلك الدبلوماسي المتأنق!! إنكم تشبهون بعضكم مثل الدمي!! سوى أنه يدفع بسخاء...وأنت. ما أنت؟! طالب معدم؟ ومغرور!!» (العبد، 2005، 81).

أما (كوني) الأنشى فتظل ضعيفة مستكينة بعد انتهاكها عنوة، ثم تسلس القياد للذكر الشرقي، في حين أنها تمارس معه قوة القول من خلال النعوت والألقاب التي تستقيها من قوة حضارتها الغربية. فهي دائمة الإشارة إلى هذه المركزية التي تتمثل في الإشادة الضمنية بحضارتها الغربية، والحط من السلوك الشرقي الهمجي. فهي تشيد بموقف السارد من أمها السيدة (إلزاماير) حينما أثنى على وجباتها الشهية ويعدها بأن يشكرها حين تسنح الفرصة «سيحسب لك هذا كمسلك حضاري» (العبد، 2005، 146). في حين تبدي اشمئزازا من جشاته التي أطلقها متحررًا من قيودها الحضارية. ف(كوني) تسعى دومًا إلى تبكيت (عمر) وتبكيت قومه في أدني مناسبة تتاح لها بين حين وآخر.

بيد أنها تعلن بشيء من الاستعلاء عن فشل محاولات الشرق المتئدة للوصول إلى سفح جبل الحضارة الغربية «معظمكم تأتون من هناك تحملون طموحات كبيرة، وهو أمر ليس غريبًا، ولكن الغريب أنكم فشلتم في العثور عليها هنا!! والأغرب أن اكتشافكم هذا غالبًا يحصل متأخرًا جداً!!» (العبد، 2005، 131). يحصل متأخرًا جداً!!» (العبد، أن اكتشافكم هذا الراوي سحقًا تضع مسمارًا في نعش التواصل بين الحضارتين، ولاسيما أنها قالت الجملة السابقة بنبرة يكتفها الترفع والاستعلاء. إن هذا الصنيع يمثل انهيار الحلم الشرقي في السير خلف ركاب الحضارة الغربية؛ لأنه حلم لم يكتسب صفة الندية والتفاعل المتوازن؛ لهذا جاءت الانتكاسة حتمية في التقاعل بين الحضارتين.

#### الخاتمة:

نخلص مما سبق إلى أن (الذات/الشرق) في هذه الرواية لا يملك مشروعًا حضاريًا يقدمه إلى (الآخر/الغرب) معلنًا بذلك استلابه الكامل أمام (الغرب) حضاريًا ولغويًا وسرديًا. فالرواية تصوّر هذا التواصل الحضاري بين (الشرق) و (الغرب) على وفق مركزية مهيمنة ديناميكية من (الغرب) واستلاب مستكين استاتيكي من (الشرق)، يؤطر ذلك زمان غابت فيه قيم حضارة الأنا(الشرق) فانغمرت حتى الثمالة في قيم حضارة الأنا(الشرق) الحاضرة (الغرب)، التي تمتلك أخلاقيات مكيافيلية وأسسًا براجماتية تناقض الأسس التي تقوم عليها حضارة الأنا (الشرق).

تنهض اللغة بطبيعتها الحضارية عند مواجهة قومها للتحديات وتستكين عند انخذالهم فهي في الأساس تمثّل أهم قناة من قنوات التواصل الحضاري بين (الذات) و (الآخر). فمن خلالها يتولّد التفاعل بين الأمم ويتحقق التفاعل المتوازن. فهي على وجه العموم مؤشر حضاري يُبْرز هُوية أية أمة في مشارق الأرض ومغاربها؛ لأنها تحمل في أحشائها مقومات نهوض الأمم أو مسببات انتكاساتها؛ بيد أنها في هذه الرواية بوصفها وسيلة اتصال حضارية بين (الشرق) و (الغرب) تنفتح من جهة (الآخر) المهيمن، وتنغلق جهة (الأنا)

يمارس (الآخر) في هذه الرواية استعلاءً حضاريًا من جهة قوة (القول) التي تحفزها الممكنات الحضارية التي يتصف بها (الغرب) المتحضّر. في حين تعجز (الذات) البربرية عن مواكبة هذا التحضّر الذي يستعلي به (الغرب) فيستعيض (الذكر/الشرقي) عن غياب قوته (القولية) بممارسة فحولته (الفعلية) على (الأنثى/الغرب) بانتهاك أنوثتها الظاهرة.

فمما سبق تؤكد (الرواية) استحالة الالتقاء في خطوط متوازنة بين هاتين (الحضارتين)، فتتجلّى (كوني) في خيال (الراوي) في خاتمة الرواية؛ متماهيةً (سرديًا) مع الفتاة القروية (قرينة) التي قُتلت قبل سبعة عقود في (بدش) – قرية (الراوي) – عشيةً عرسها برصاصة التحدة.

#### الهوامش:

- (1) أديب يمني وإعلامي من مواليد مدينة المكلا حضرموت 1953م. يعمل في مؤسسة الإذاعة والتلفزيون بالمكلا. عضو نقابة الصحفيين اليمنيين وعضو اتحاد الأدباء والكتّاب اليمنيين. صدرت له ثلاث مجموعات قصصية (من خارج الدائرة) 1984م و(القواقع) 2002م و(ناهية) 2010م. وصدرت له رواية (هذيان المرافئ) 2005م.
- (2) الاسترجاع الخارجي هو الاسترجاع الذي تظل سعتُه كلها خارج سعة الحكاية الأولى. (جنيت، 2000، 60)
- (3) مصطلح استخدمته (جوليا كريستيفا) عند حديثها عن الفضاء الجغرافي؛ منبهة على عدم دراسته بمعزل عن دلالته الحضارية؛ لأنه عند تشكّله بوساطة العالم القصصي، يحمل معه كل الدلالات الملازمة له، التي تكون بطبيعة الحال مرتبطة بعصر من العصور؛ إذ تسود ثقافة معينة أو رؤية خاصة للعالم. وهو ما أسمته (اديولوجيم) العصر، والاديولوجيم هو «الطابع الثقافي العام الغالب في عصر من العصور ولذلك ينبغي للفضاء الروائي أن يُذرَسَ دائما في تناصيته، أي في علاقته مع النصوص المتعددة لعصر ما أو حقبة تاريخية في علاقته مع النصوص المتعددة لعصر ما أو حقبة تاريخية محددة». (لحمداني، 2000، 54)
- (4) يميز نورمان فريدمان في (سرد المتكلم) بين نمطين (الأنا البطل/الشخصية الثانوية) و(الأنا المشاهد/الشخصية الثانوية) في إطار تصنيفه المكوّن من ثمانية أطراف. ففي النمط الأول تقتصر المعلومات المبثوثة في المتن الروائي على مدركات وأفكار ومشاعر (الراوي) الذي يقوم بوظيفة (الشخصية الرئيسة) في المواقف والأحداث المروية التي ينظر إليها عبر مركز ثابت عوضًا عن المحيط. أما في (النمط الثاني) فقتصر المعلومات على مدركات وأفكار ومشاعر (الراوي) الذي يكون (شخصية ثانوية) في المواقف والأحداث المرويّة الين يكون (شخصية ثانوية) في المواقف والأحداث المرويّة؛ ولأن الراوي بوصفه شاهدًا ليس شخصية رئيسة (بطلًا) فإنه ينظر إلى الأحداث من المحيط عوضًا عن المركز. (برنس،89/2003،88) و (جنيت، 2000).
- (5) هو أسلوب يضطلع الراوي فيه بخطاب الشخصية، بل تتكلم الشخصية بصوت الراوي، وبذلك يلتبس المقامان: مقام الراوي ومقام الشخصية. (جنيت، 2000، 188)

#### المراجع:

1- أبو زيد، أحمد. (1971). <u>حضارة اللغة</u>. الكويت: عالم الفكر. 2 (1). 34.11.

- 2- أبو شهاب، رامي. (2013). الرسيس والمخاتلة (خطاب ما بعد الكولونيالية في النقد العربي المعاصر، النظرية والتطبيق). ط1. بيروت: المؤسس العربية للدراسات والنشر.
- 3- ألبيريس، ر. م. (1982). تاريخ الرواية الحديثة.
  (ترجمة: جورج سالم). ط2. بيروت: عويدات.
- 4- الأمين، عبدالله مجد. (2012). <u>الرؤية الإسلامية والمسألة</u> <u>الحضارية (دراسة مقارنة)</u>. قطر: سلسلة كتاب الأمة. العدد (153).
- 5- إيكو، أومبرتو. (2006). حكايات عن إساءة الفهم. (ترجمة ياسر شعبان). ط1. القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة.
- 6- باختين، ميخائيل. ( 1986أ). قضايا الفن الإبداعي عند دوستويفسكي. (ترجمة جميل نصيف التكريتي). ط1. بغداد: دار الشؤون الثقافية العامة (سلسة المائة كتاب). وزارة الثقافة والإعلام.
- 7- باختين، ميخائيل. (1986ب). <u>الماركسية وفلسفة اللغة</u>. (ترجمة محمد البكري ويمنى العيد). ط1. الدار البيضاء: دار توبقال.
- 8- برنس، جيرالد. (2003). قاموس السرديات. (ترجمة السيد إمام). ط1. القاهرة: ميريت للنشر والمعلومات.
- 9- بكر، أيمن. (2002). <u>السرد المكتنز</u>. القاهرة: الهيئة العامة لقصور الثقافة. كتابات نقدية (125).
- 10- بهي، عصام (1991م). الرحلة إلى الغرب في الرواية العربية الحديثة. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- 11- تودوروف، تزفيتان. فتح أمريكا (مسألة الآخر). (1992م). ترجمة بشير السباعي. ط1. القاهرة: سينا للنشر. 1992م. جنيت، جيرار. (2000). خطاب الحكاية (بحث في المنهج). (ترجمة مجد معتصم وعبدالجليل الأزدي وعمر حلّي) ط2. القاهرة. المجلس الأعلى للثقافة. المشروع القومي للترجمة (10).
- 71- جوزيف، جون. (أغسطس 2007). <u>اللغة والهوية</u> (قومية-إثنية-دينية). (ترجمة عبدالنور خراقي). الكويت. عالم المعرفة (342).
- 14- الحضرمي، طه حسين. (2010). <u>الراوي في روايات</u> نجيب الكيلاني. أطروحة دكتوراه غير منشورة. جامعة صنعاء.
- 15- الحضرمي، طه حسين. (2013). مستويات التعبير اللغوي في الرواية العربية. المكلا. مجلة جامعة حضرموت للعلوم الإنسانية. 10 (1). 167-194.

- 16- الحلاق، مجد راتب. (1997م). نحن والآخر. دمشق.
  منشورات اتحاد الكتاب العرب.
- 17 دي سوسور، فردينان. (1988). علم اللغة العام.
  (ترجمة يوئيل يوسف عزيز). الموصل. بيت الموصل.
- 18- الرويلي، ميجان و البازعي، سعد (2007م). دليل الناقد الأدبي. ط5. الدار البيضاء- بيروت: المركز الثقافي العربي.
- 19 ريكور، بول. (2005) . <u>الذات عينها كأخر</u>. (ترجمة جورج زيناتي). ط1. المنظمة العربية للترجمة. بيروت.
- 20 سعيد، خالدة. (1979). حركية الإبداع. ط1. بيروت: دار العودة.
- -21 الطهطاوي، رفاعة (1905م). <u>تخليص الإبريز إلى</u> <u>تلخيص باريز</u> أو الديوان النفيس بإيوان باريس. القاهرة: دار التقدم.
- 22- العبد، سالم. (2005م) <u>هذيان المرافئ</u>. ط1. صنعاء: من إصدارات اتحاد الأدباء والكتاب اليمنيين، ضمن سلسلة(المكتبة السردية)، مركز عبادى للدراسات والنشر.
- 23- عبدالعزيز، فؤاد كامل. (د. ت). <u>فلاسفة وجوديون</u>. القاهرة: الدار القومية للطباعة والنشر.
- 24 عبدالمطلب، مجد. (1994). البلاغة والأسلوبية. ط1. القاهرة: مكتبة لبنان (ناشرون).الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان.

- -25 العقاد، عباس محمود (1998م). أشر العرب في الحضارة الأوربية. القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب(مكتبة الأسرة، مهرجان القراءة للجميع).
- 26 عياد، شكري (1978م). الرؤيا المقيدة. القاهرة :
  الهيئة المصرية العامة للكتاب.
- -27 القاسم، أفنان. (1986م)، موسم الهجرة إلى الشمال أو وهم العلاقة بين الشرق والغرب. بغداد. الأقلام العراقية.
  -21). 86 110.
- 28- لحمداني، حميد. (1989). أسلوبية الرواية (مدخل نظري). ط1. الدار البيضاء. دراسات سميائية أدبية لسانية (سال).
- 29- لحمداني، حميد. (2000). بنية النص السردي (من منظور النقد الأدبي). ط3.الدار البيضاء، بيروت. المركز الثقافي العربي.
- 30- مازليش، بروس (مايو 2014م). <u>الحضارة ومضامينها</u>. ترجمة د.عبدالنور خراقي. الكويت: المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب (عالم المعرفة).
- 31- هونكه، زيغريد. (1993م). شمس العرب تسطع على الغرب (أثر الحضارة العربية في أورية). (ترجمة فاروق بيضون وكمال دسوقي) ط8. بيروت: دار الجيل.
- 32- يعقوب، ناصر. (2004). <u>اللغة الشعرية وتجلياتها في</u> الرواية العربية (1970–2000). ط1، بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

# Representations of the Other in the Self Narrator's Mirror in Salim Al-'Abad's Novel 'The Gossip of Ports'

#### Taha Hussein Ali Alhadhrami

#### Abstract

This paper aims to study the novel 'Gossip of Ports'. The study uses a cultural civilizational narrative approach to show the nature of the civilizational contacts with the other in this novel. The Yemeni literary critical studies lack the use of this approach to a certain extent. The researcher raises many questions and enquiries such as what is the nature of the relationship between the self and the other (between the East and the West) in this novel?; What regulates this relationship? Is it based on friendliness or exploitation? Is it a realistic or imaginary relationship? Does this relationship help to search for the self or help the self in its conflict with the other?

The relationship between the self and the other in this novel is formed through interrelated dualities such as the duality of self and the other; the duality of the East and the West, and the duality of femininity and masculinity. Despite its contact with the self, the other remains unknown to the self with reference to language and customs, thus creating a cultural and civilizational dilemma.

The novel 'Gossip of Ports utilizes narrative space represented by the European part, Germany, which has no colonization experience in the East in contrast to some European countries that have occupied territories of the East. Therefore, the European spatial space is neutral belonging to the West entirely. The East is represented by a young man who comes from South Arabia (Hadhramout) heavily burdened with the feeling of backwardness; a feeling from which the self emerges as culturally and linguistically alienated upon the other which imposes a civilizational power and cultural dominance.

**Keywords**: the self, the other, Interculturalism, The Gossip of Ports, Yemeni narrative